Bonsoir a tous,

C’est un plaisir pour moi, qui suis chrétien orthodoxe et qui travaille sur les questions
cecuméniques depuis de nombreuses années, de pouvoir partager avec vous quelques
réflexions au sujet des textes que nous avons entendus ce soir.

C’est important de se réunir pour célébrer notre foi selon laquelle comme le dit
saint Paul aux Ephésiens, il n’y a qu’un « seul Dieu, Pére de tous, qui régne sur
tous, agit par tous et demeure en tous ». La foi chrétienne en un Dieu d’amour et de
justice dépasse les frontieres confessionnelles de nos Eglises car Dieu est le Pére de tous
et demeure en tous. Et surtout, - et ¢’est cela qui doit nous pousser a agir pour que vienne
le Royaume de Dieu sur la terre - : « Dieu agit par tous ». Cela nous donne certes une
énorme responsabilité pour délivrer ce monde de toutes ses divisions et de toutes ses
souffrances, mais cela nous donne surtout une joie immense : Comme le dit Isaie, si
nous parvenons a dénouer les liens provenant de la méchanceté, alors notre lumiére
pointera comme I’aurore !

Quelle bonne idée I’Eglise apostolique arménienne a eu de centrer notre attention
ce soir sur la lumiére ! Nous savons, grace au récit qu’a fait en 1831 Nicolas Motovilov
de sa rencontre avec saint Séraphin de Sarov que, alors qu’il discutait avec lui, son corps
s’est mis a rayonner de la lumiére', aprés que saint Séraphin ait prononcé la priére
suivante : « Seigneur rends-le digne de voir clairement avec ses yeux de chair la
descente de I’Esprit Saint, comme Tu I’as fait voir a tes serviteurs €élus quand tu daignas
apparaitre dans la magnificence de Ta gloire ». Le récit de Motovilov, et plus encore
celui de la Transfiguration du Christ au Thabor, n’est plus impénétrable pour les
hommes du XXIe siécle. Pour certains astro-physiciens comme David Elbaz : « Nous
sommes nous-mémes des machines a transformer des macromolécules en chaleur et en
lumicre. Tout notre processus vital, autant que celui des autres animaux, produit de la
lumicre. (...) Proportionnellement I’étre humain produit 2000 fois plus de photons que
le soleil». David Elbaz qui est directeur de recherche au Commissariat a I’Energie
atomique de Saclay ajoute ceci : « On a longtemps pensé que la lumiére n’était pour rien
dans I’histoire de I'univers, qu’elle n’en était que la conteuse et non 1’actrice. Et
pourtant, depuis la premiére particule jusqu’a la vie en passant par les atomes, les
molécules, les étoiles, la poussiere interstellaire et les planétes, toute 1’histoire de
I’univers et de 1’organisation de la matiére, en formes de plus en plus complexes, sert
un méme objectif : la multiplication des particules de lumiére. »?

Mais alors pourquoi voyons-nous les ténebres s’épaissir autour de nous ? Chacun
suit I’actualité et comprend que nous vivons a un changement d’époque extrémement
périlleux. Chacun voit aussi que les Eglises, et notamment 1’Eglise orthodoxe a laquelle
J’appartiens, sont en crise profonde. Chacun de nous voit bien que le mouvement

' « Vous sentez que quelqu'un vous serre les épaules de ses mains, mais vous n'apercevez ni ses mains, ni son

corps, ni le votre, mais seulement cette éclatante lumiére qui se propage a plusieurs meétres de distance tout
autour, éclairant la surface de neige recouvrant la prairie, et la neige qui continue a nous saupoudrer, le grand
Staretz et moi-méme ». telechargement_ecrits_saint_séraphim_de sarov

2 David Elbaz, La Plus Belle Ruse de la lumiére : Et si l'univers avait un sens..., Odile Jacob, 2021

1




cecuménique s’essouffle au point qu’on parle de plus en plus d’un hiver ceccuménique.
Pourquoi ? Et bien, a mon avis, ¢’est parce que nous croyons en 3 idées fausses au sujet
de ce qu’est I’Eglise et de ce qu’est I’cecuménisme. Et les 3 textes que nous avons lus
aujourd’hui nous aident justement a corriger ces 3 idées fausses.

La 1¢ idée fausse, qui est professée dans la plupart des cénacles cecuméniques, est
que I’Eglise serait comme un palais de cristal, dans lequel tout devrait étre
transparent. Et donc, 'unique tiche du mouvement cecuménique serait de
parvenir a une unité visible entre tous les chrétiens. Mais comme on n’y parvient
pas, alors on ferme les portes de la communion, on refuse toute hospitalité eucharistique
de fagon indifférenciée. Pourtant le texte du credo de Nicée-Constantinople que nous
allons lire aujourd’hui nous explique que le monde est fait de matiére visible et invisible,
que le Pére tout puissant a, dés 1’origine, sépar¢ le ciel et la terre. Dés la création du
monde, il a voulu distinguer I'univers visible de I'univers invisible. Croyons-nous, -
petits hommes que nous sommes -, étre en mesure de supprimer cette séparation
originelle ? Pensons-nous que nous vivrions mieux a voir sans cesse, de fagon homogéne
et uniforme, les anges et les démons qui nous entourent ? Je ne le crois pas. L’Eglise ne
le croit pas non plus puisqu’elle fixe seulement au dernier jour la rencontre entre la
Jérusalem céleste et la Jérusalem terrestre. L’Eglise n’est donc pas un palais de cristal
qui serait visible aux regards de tous et accessible aux premiers venus.

Le prince de ce monde dont parle Jean, dans 1’évangile lu ce soir (XII, 31-36), a été
identifié par la tradition de I’Eglise a Lucifer, a 1’astre du matin ayant chuté par orgueil.
Mais, aux apodtres qui disaient étre parvenus a soumettre les démons, le Christ dit : « Je
voyais Satan tomber du ciel comme un éclair » (Luc 10,18). Et le livre de I’ Apocalypse,
au verset 22,16, rétablit I’ordre voulu par Dieu : « Moi, Jésus, j’ai envoyé mon ange
pour vous attester ces choses dans les Eglises. Je suis le rejeton et la postérité de David,
1’étoile brillante du matin ». C’est parce que nous croyons que nous voyons. Et Jean nous
dit de croire ceci : la lumiére authentique c’est le Christ. L’important c’est d’avoir
avec nous cette lumiére, de croire en cette lumiére, afin que chacun de nous
devienne soi-méme cette lumiere !

La 2¢ idée fausse qui nous empéche de vivre pleinement I’unité de la foi chrétienne
dans la diversité des Eglises, c’est de voir I’Eglise comme une institution, une sorte
d’administration sacrée, réservée a ceux qui ont un certificat de baptéme. Mais
saint Paul dit tout I’inverse aux Ephésiens (IV, 1-13) lorsqu’il leur explique que I’Eglise
c’est d’abord I’espace-temps de I’amour, de la participation des créatures a la vie divine.
L’Eglise pour lui, est ’organisme ou ne régne qu’un seul Esprit mais ou fleurissent
quantité de dons. En fait, le Christ, en montant au ciel lors de I’ Ascension, n’a pas quitté
ce monde. Il a simplement changé de condition, pour étre en mesure d’envoyer I’Esprit
sur la terre et pour attirer a lui toute personne. C’est tout le sens du mystére de
1I’Ascension et de la Pentecdte. Une fois élevé de terre, le Christ a envoyé le don des
langues a tous les représentants des nations présents a Jérusalem le jour de I’effusion de

2



I’Esprit. C’est pourquoi Paul fait référence au psaume 68 ou il est dit que le Seigneur est
monté dans les hauteurs, a emmené avec lui, méme des captifs, méme des rebelles, pour
que Dieu dispose d’une demeure, a savoir le coeur des hommes.

Pourquoi Dieu a dit monter au ciel pour envoyer son Esprit sur la terre ? Dans le livre
des Actes, Pierre donne la réponse : pour que s’accomplisse la promesse faite au
prophéte Joél : « Je répandrai mon Esprit sur toute chair ». L’Eglise est donc un corps
vivant en Dieu ou toutes formes de vocations, d’appels, sont appelés a s’épanouir. Paul
donne comme exemple de vocation dans 1I’Eglise « les prophétes et les catéchétes ».
Mais Joél dit qu’en réalité cette effusion de I’Esprit concernera toutes les personnes
ayant accordé leur vie a I’appel regu, les jeunes qui auront des visions, les vieux qui
auront des songes, méme les esclaves, hommes et femmes. Donc, plutét que de nous
représenter I’Eglise comme un simple lieu de délivrance des sacrements, imaginons-la-
nous plutdt comme P’espace-temps d’une liturgie divino-humaine qui se déroule
dans le monde et qui dépasse toutes les frontiéres confessionnelles, sociales,
politiques et intellectuelles de ce monde.

La 3¢ idée fausse que nous avons, du mouvement cecuménique cette fois, est qu’on
pourrait vaincre les divisions entre les Eglises par le respect scrupuleux de
quelques régles, comme le dialogue, la priére, la solidarité et le jetine. Mais le
prophete Isaie (LVIIIL, 6-11), celui que les exégetes appellent le 3° Isaie, nous dit que ces
méthodes sont bien insuffisantes. Car il y a jeline authentique et jeline hypocrite,
dialogue créatif et bavardage inutile. On ne peut jetiner tout en se livrant aux disputes.
On ne peut dialoguer en mettant 1’assassin et la victime au méme niveau. Le sacrifice
authentique est de partager son pain avec 1’affamé et d’héberger celui qui est sans abri.
Isaie nous dit que chaque fois qu’on renvoie libre les opprimés, on se rapproche de Dieu,
et automatiquement on se rapproche les uns des autres. A chaque fois qu’on apaise une
situation ou qu’on se libére d’un joug, - on dirait aujourd’hui d’une addiction -, 13, nous
dit Isaie, on peut étre slir que notre blessure se guérira rapidement. Et surtout, il ajoute
cette promesse si extraordinaire. Alors, « Ta lumiére se lévera dans les ténébres, ton
obscurité sera comme un midi. Sans cesse le Seigneur te guidera ».

Chers amis, méfions-nous donc des fausses lumiéres qui nous empéchent de nous
reconnaitre comme fréres et sceurs en Christ. Dieu a mis toute son espérance en nous
pour parachever sa création, pour faire de nous des torches vivantes, pour transformer
avec lui toute ténebres en connaissance, pour consoler toute souffrance. L’Eglise n’est
pas un palais de cristal ou tout serait visible au premier venu, qui n’aurait pas méme
préparé son habit. L’Eglise est le mystére du Royaume de la divino-humanité, qui est
certes visible, mais a condition d’avoir la foi, le cceur ouvert et d’étre en paix avec ses
proches. L’Eglise n’est pas non plus une structure bureaucratique et confessionnelle, qui
serait tellement sacralisée qu’elle en serait devenue incapable de reconnaitre la diversité
des dons de I’Esprit. Elle est un espace-temps de vie, de régénération, de communion,
de salut. Elle est une institution certes, et c’est bien, mais pas a la manicre autoritaire de
ce monde. L’Eglise est a la fois le Corps du Christ et le Temple de I’Esprit Saint, ouverte



a toute personne cherchant a accorder sa vie aux dons recus de 1’Esprit divin. Mgr
Georges Khodr, évéque du Mont Liban a écrit ceci : « Le Seigneur agit ou bon Lui
semble, et vous n'étes pas en mesure de limiter Son action. Il a promis de vous combler
de Ses graces, mais Il n'a pas dit qu'll en faisait de vous les seuls dépositaires. Je vous
en conjure: ne soyez pas plus optimistes que votre Roi, Lui qui peut 'de pierres faire des
fils d'Abraham' (Mt.3,9) »°.

C’est pourquoi le mouvement cecuménique lui-méme n’est pas un simple lieu de
palabres comme le voudraient certains. Il est Eglise d’Eglises, quéte de plénitude dans
I’Esprit. L’cecuménisme, comme le disait le pasteur Wilhelm Visser’t Hooft, est une
maniére de penser, de croire, de transmettre et d’agir ensemble dans I’Esprit Saint.
Le mouvement cecuménique qui nous rassemble ce soir est d’abord un mouvement
d’étres vivants, de tous horizons, en quéte de la Sagesse divine, de la Lumicre sans
déclin. C’est ce que proclamaient saint Grégoire de Narek, un mystique arménien du Xe
siecle, et saint Nerses le gracieux un saint cecuménique arménien du Xlle siecle, dont
nous allons lire les prieres tout a I’heure. C’est aussi ce que chantent, a la tombée de la
nuit, a la lumieére des bougies, depuis plus de 2000 ans, les chrétiens d’Orient et
d’Occident, avec cet hymne du Lucernaire, par lequel je conclurai, qui s’adresse au
Christ comme étant la lumiére joyeuse de la Gloire de Dieu :

« Lumiére joyeuse de la sainte gloire du Pére immortel, céleste, saint, et bienheureux, 6
Jésus Christ. Parvenus au coucher du soleil, voyant la lumiére du soir, nous chantons
Dieu, Pére, Fils et Saint-Esprit. Il est digne dans tous les temps de te célébrer avec des
voix saintes, 0 Fils de Dieu, qui donne la vie. Aussi le monde te glorifie ». Amen.

3 Mgr. Georges Khodr, "L'appel de I'Esprit" Cerf, Paris 2001, p. 7.
4



